## "الكتابة الركحية".. و دينامية التعددية النصية لـــ"الظاهرة المسرحية"

محمد عبد الحميد بدر المالكي

"مختبر بنغازى للسيميائيات وتحليل الخطاب"

لبيبا

" كلما كان الناقد من داخل الوسط كان الحال أحسن . وكل الخير في وجوده بيننا . يلتقي بالممثلين, يتحدث معهم ويناقشهم , و يراقب أعمالهم , ويدخل وسيطا بينهم وبين الآخرين . سأشد على يديه إذا ما أمسك بالواسطة وشغلها بنفسه . وتبرز مشكلة اجتماعية صغيرة في هذا السلوك , إذ كيف يمكن أن يقبل التحدث لشخص سبق أن ذمه في الصحف . ولكن مما يبعث على الضحك أن نفكر بان هذا هو السبب الذي يمنع بعض النقاد من إيجاد صلة حيوية وفعالة مع عمل هم احد أجزائه , فمن الممكن تجاوز الإحراج بتوثيق الصلة بالعمل، وبذلك يبتعد عن الوقوع في مطب المحاباة , لأشخاص سبق أن تعرف عليهم.."(بيتر بروك) (1)

الخروج عن النص، أو الارتجال، أو الكتابة الركحية

كلها تؤدي نفسي المعني تقريباً، ولكن ما هو الارتجال اصلاً ؟ وهل هو ضروري ومطلوب في المسرح الكوميديا خاصة ؟ أم أن المسألة مزاجية ، تخضع لاختيارات الممثل يستخدمه متى؟ وأين يشاء؟

هل يعني الارتجال أو الخروج عن النص المكتوب، التمرد علي "سلطة المؤلف"؟ بل والتمرد على "سلطه المخرج أيضا"؟ على الاقل لحظة العرض، امام جمهور الصالة؟

وإذا كان الارتجال، في بعض الحالات، قد يؤدي إلى حذف اكثر من نصف النص المكتوب.. مقابل اضافة شخصيات وحوارات تتجاوز النص الأصلي بكثير.. عندها ماذا سيكون مصير حقوق الملكية الفكرية؟ بين حقوق الممثل الذي قام بالتأليف والكتابة.. ومن جهه آخري حق المؤلف في الاعتراض على الحذف والاضافة أو بالنسبة للجان أجازه النصوص، عندما تري ان العروض تختلف، اولا علاقة لها بما اجازته من نصوص مكتوبه؟

قد تكون الأسئلة الأهم هي: لماذا يلجأ فريق العمل للارتجال؟ باختصار، هل هي من شروط النجــاح والانتشـــار: الارتجــال والخروج عن النص؟

إلي هذا الحد، علينا أن نتفق علي: ماذا نعني بمعايير النجاح؟ إذ يختلف البشر علي تلك المعايير احياناً، بل وحسب اختلاف المكان والزمان ايضاً.. لذا سنتقرح:

"أن كل نص ، بما في ذلك كلام الحياه اليومية ، هو رساله تسعى لقبول وتجاوب المتلقي معها . وبالتالي كلما كانت تلك الرسالة حيوية وغير مملة ، تكون قد حققت النجاح في الاتصال والتواصل مع المتلقي .... كذلك الحال بالنسبة للعرض المسرحي ، فأن نجاحه يتحدد في قابليته للتداول والانتشار ، بل واستمرار زياده الطلب عليه ايضاً ... ولذلك يقال أن المتلقي ( الذي يدخل ضمن تسميات عديده منها : شباك التذاكر ، المستهلك ، الجمهور ....ألخ ) هو الذي يحدد سلطة معيار النجاح .

كما نقترح عليكم تجربه مسرحيه (2) حدثت في مدينه بنغازي ما بين 2002 إلى 2004 تقريباً، وهذا لا يعني التقليل من شأن واهميه التجارب الآخرى، ليس في ليبيا فحسب، بل في كافة البلدان العربية ايضاً، التي لا زالت تحتفظ بحيويتها ونضارتها. إذ استطاعت أن نتقاوم عوامل الزمن والتقادم على مدى اكثر من اربعة عقود تقريباً حتى يومنا هذا (مثال وليس حصرا: مدرسة المشاغبين/ العيال كبرت).

سنحاول استعراض ظاهرة النجاح والانتشار، من خلال مسرحيه "المستشفى"، خاصه إذا علمنا انه قد تم بيع اكثر من مليون قرص مرن (سي دي) أي أن نسبه مشاهده هذه المسرحية هي واحده لكل سنه اشخاص، هذا بالنسبة لعدد سكان سته ملايين فأن ذلك يعنى اكثر من 15 مليون مشاهده في دولة مثل مصر. بالتالي فأن السؤال الذي يطرح نفسه هو:

ما هي المعطيات او الشروط التي توفرت لهذه المسرحية، لتحقق هذا الحجم من النجاح والشهره ؟ ولـم نجـد أفضــل مــن المساهمين في هذه التجربه انفسهم، من أجل محاوله الاجابه على هذا السوال.

## اشكالية الخروج عن النص و كيفية انتاج الظاهرة المسرحية

ان الإشكالية ، والتي هي ربما مأزق؛ أو تحدى بالآحرى، التي لا تواجه القيم والمفاهيم التقليدية فقط، بل تواجه الحياة نفسها وتطورها ايضا. اذ يبدو انه لم تعد هناك إمكانية العيش في عوالم داخلية منعزلة. ذلك لان ثورة تبادل المعلومات والاتصالات تفرض على الجميع (قديم وجديد؛ كهول وشباب؛ شعوب نامية متخلفة وصناعية؛ ثقافات بدائية متخلفة وأخرى عصرية معاصرة. النخالات الاتصال والتفاهم أو التفاوض، أن شئنا الدقة، الذي لا يعنى الاتفاق والانسجام والتناغم؛ أو المحبة والتسامح. النخ. بل تعني قبول "الاختلاف" وتعدد الآراء والتأويل غير النهائي كذلك. هذه المسألة/الإشكالية؛ اصبحت اليوم ضرورة حياتية، بالمعنى الاحيائي الفيزيائي، وهي ليست مسائل النشوء والارتقاء، الانقراض والاضمحلال والنطور لكل الكيانات الحية المنعزلة، بل هي مسألة أبعد من ذلك بكثير ولها علاقة بشروط الحياة في المجال الحيوي(الايكومين)..

لكن ما علاقة الكلام السابق بمسرحية المستشفى؟ أن العلاقة قد حدثت فعلاً منذ اليوم الأول للعرض، وهو العرض الخاص بالفنانين والكتاب والمهتمين و ردود أفعالهم وتعليقاتهم، التي كانت تدور في هذا الإطار تقريبا. اى صراع الأجيال, بين الشباب وقيم المعنى الجديد اليانع, رغم ضعفه وعدم وضوحه, وبين القيم التقليدية البائدة, رغم قوتها وطغيانها. كما يمكننا إن نلخص بعض التعليقات وردود الافعال, وبالرغم من تباين دوافعها واختلاف تجلياتها، وباختصار مخل ايضا، على النحو التالي:

كان الاحتجاج والتذمر بشأن الحديث عن السلبيات في المجتمع ومؤسسات الدولة الإدارية: الرشوة, المحسوبية, الانتهازية الطفيلية..الخز كما كان الاستهجان من ذكر شخصيات بصفتها الإدارية (وزيري الصحة و الإعلام).

كما كان الرفض قاطعاً ونهائياً بشأن بعض الألفاظ, وعلى بعض الشخصيات الاجتماعية, تقنية التقاط ايقونات مسرحية, أو ما يعرف (بالكاركتر Character). او كما يرددون دائما:

"إن المسرح يجب أن يكون أستاذاً للشعوب, وينبغى على المسرح أن يكرس ويرفع من شأن القيم الأخلاقية والروحية للشعب والإنسانية. والإنسانية. والمفروض أن يعمق الفن والإبداع الأصالة والنزاهة والصدق والأمانة ... الخ كل الايجابيات في المجتمع والإنسانية , وليس التركيز على السلبيات فقط , والا يستخدم ألفاظا بذيئة تخرج عن حدود اللياقة والأدب والأخلاق.. الخ الكلم الذي لا ينتج معنى.(3)

ذلك لان هذه المبادئ المعيارية لمنظومة القيم الاخلاقية، التي لا وجود لها على صعيد ممارستنا اليومية، او هي موجوده فقط في عقول من ينادى بها، أوهي على الأقل قيم مثالية (إذا كان هناك معنى لهذه العبارة أصلا!؟) تخص معنى بحث الإنسان عن النموذج أو تاكيداً للهوية (الذات) الفردية والنوعية, للكينونة وجدوى فاعلية الوجود البشرى, ودفاعاً عن هامشية وضالة هذه الذات في مواجهة العالم الطبيعي/ الكون الهائل.

و لأنها كذلك؛ اى مفاهيم "معيار القيمة", فان الحديث باسمها ونيابة عنها, أو تأبط سيوف معايير تلك القيم في محاربة الخصوم, ليس من حق اى فرد, إنسان, ذات, اعتباري أو طبيعى، مهما كانت نجوميته، كفاءته او أهليته. (4)

الجدير بالملاحظة هنا إن هؤلاء (الماضي, العزلة) يقبلون كل السلوكيات السلبية: من رشوة وفساد ومحسوبية وحتى العهر بكافة أشكاله السرية والعلنية, المحترمة والفجة, في حياتنا اليومية, ولا نسمع اى احتجاج أو تذمر أو استهجان من اى نوع. ولكن عندما يتم الكلام عن حياتنا اليومية بسلبياتها (وهل هناك غيرها !؟) في اى وسيله اتصال عمومية مكتوبة أومسموعة: تلفزة, مسرح, قصة, رواية.. الخ. فإن الدنيا تقوم ولا تقعد, بل و تتدلع حروب شعارات و المزيدات لها أول وليس له أخر.

ذلك ببساطة شديدة, لان تلك الممارسات في سلوكياتنا اليومية ستتحول إلى قضية, إشكالية وبالتالي فهي قابلة للدحض والنفي والنقاش والحوار والاختلاف. باختصار لان المسالة تخص تقنية صناعة متلقي يشارك في مسؤولية إنتاج المعني, بالمعنى القانوني البضاء

ما نود التنبيه عليه وهو دليل على ضعف وهشاشة هؤلاء أيضا, إن تعليقاتهم وردود الأفعال لم تكن معلنة وجريئة كما حدث في نفس تجربة هؤلاء الشباب في (مسرحية يوسف وياسمينة), إذ لم يتحدث احد في الندوة التي دعت إليها أداره المسرح الشعبي سوى أربعة أو خمسة كتاب ومسرحيين فقط, كذلك لم يصعد لخشبة المسرح لتهنئة فريق العرض "المستشفى" سوى خمسة أو ستة أشخاص من الوسط الادبى والمسرحي فقط!؟, أما الجمهور فكان له شأن آخر... والاستثناء العلني الوحيد كانت رسالة رسمية من رئيس قسم المسارح بوزارة الإعلام والثقافة؛ التي وجهت إلى مدير المسرح الشعبي، وجاء فيها:

" بناء على توجيهات الوزير بخصوص العرض المسرحي الذي سيقدم خلال شهر رمضان التنبيه العاملين بالمسرحية عدم الخروج عن النص أو الحوارية المجازة, وكل من يخرج عن النص يتحمل المسؤولية.. " وبغض النظر عن أسلوب الأوامر الإدارية, ذلك لان المسارح هي مؤسسات أهلية, ومهمة اللجنة الشعبية متابعة وإشراف فقط, وأعضاء الفرق المسرحية ليسوا موظفين، ولا يتقاضون أجر أو اى دعم مالى. وبغض النظر عن أسلوب التهديد (يتحمل المسؤولية!) الذي لم يعد مجدي في زمن أصبحت فيه الحرية مقدسة, فإن هذه الجملة الأخيرة: "الخروج عن النص".. كانت هي القوة الضاربة لاشغالنا، (كيف؟).

سنتناول إحدى مستويات العرض المسرحي، أعنى تقنية "الكتابة الركحية"، الذي لا يعنى انه المستوى الوحيد أوالأهم في المقاربات النقدية المسرحية، بالاشتغال على (كيف؟) الآليات الخاصة والنوعية لإنتاج شروط "الظاهرة المسرحية"، وفي مدى اقتراب العرض بما يمنحه شروط الظاهرة المسرحية. فإن السؤال سيكون: ماذا نعنى بالظاهرة أصلاً ؟ وكيف هي العلاقة بين "النس المكتوب" و"نص الممثل"؟ ومن جهة أخرى كيف هي فيما بين بقية النصوص لكل ممثل على حدة؟.. ذلك لان نقنية "الكتابة الركحية" تعتمد أساساً "تقنية الممثل"(5)، وما أسفرت عنه تجارب التنطير والممارسة المسرحية , وربما بسبب حميمية الصراع التداولي (التأثير على الغير) فيما بين الممثلين أنفسهم ثم بينهم مجتمعين في "نص الممثل" وبين نصوص المتلقين من جهة أخرى, وكذا الاختلافات في استراتيجيات التلقي لدي جمهور العرض.(6)

ربما تقودنا الأسئلة السابقة لسؤال أخر: كيف كانت إستراتيجية التلقي بين العرض الأول التجريبي الخاص بالمسرحيين والمهتمين, وبين العروض الأخرى, أي الجمهور (الصالة) الذي دفع ثمن تذاكر الدخول؟ وبما في ذلك عروض تجارب الإعداد (البروفات) أيضاً؟ تلك الأسئلة وغيرها سنحاول مقاربتها ليس للإجابة عليها, ما شأني والإجابة والفهم والإدراك والشرح والتفسير, بل هي مجموعة اقتراحات تعتمد على الشغل والاجتهاد والجهد فقط. ومن لم تعجبه أو لم يفهم, أو تستعصى عليه بعض مصطلحات الجهاز المفاهيمي النقدي العلمي، بإمكانه إهمالنا والبحث في مكان آخر، ربما يجدها في كتابات هؤلاء المفسرين الانطباعيين!

بعد أن اقترحنا تساؤلات ما يمنح الظاهرة المسرحية ديناميتها, فإننا لا نطمح هنا، وليس لدينا رغبة في الإجابة أو النفسير والشرح أو الافهام، بل المزيد من التساؤلات أيضاً، والنظرية خاصة، والتي لها علاقة بأنظمة العلامات الاتصالية بين البشر، اى آليات الظاهرة اللغوية وعملية إنتاجها للمعنى.

أن الظاهرة المسرحية هي إحدى أنساق الظاهرة اللغوية, وبالمعنى الواسع لمفهوم (اللغة): اى كل ما يتم به الاتصال بين البشر من علامات اتصالية (سيميائية), سواء كانت بصرية (جرافيك) مكتوبة, سينما, مسرح, أو الإيماءات و الإشارات و الأيقونات, حتى أنظمة الموضة أو لغة الصم والبكم. الخ. أو سمعية, كلام (صوت), تتغيم, تفخيم, نبرة, إيقاع, سرعة. السخ، وان الوقائع اللغوية/النص/الخطاب: هي كل علامة اتصالية, من هذه الأنساق السابقة, تستطيع ان تنظم نفسها وتتضامن مع علامات أخري, لتشكل كلام/نص له آلياته البنيوية النوعية المنضبطة, من اجل انتاج معنى.

لاسباب تخص الطبيعة الدينامية للظاهرة، والتي لا تتبح الفرصة الكافية لدراسة كافة آلياتها (7)، وتصبح محاولات دراستها، هي مقاربات قاره، بل وخاضعه للاحتمالات الممكنة ايضا. اضافه الى الاشكاليات التطبيقية، على المستوى التجريبي، من حيث ان الادوات والاجراءت الاختبارية هي نفسها وقائع الظاهرة، اى ان المادة الفيزيائية المراد دراستها هي نفسها الاجهزة وادوات الاختبار.. دراسة اللغة باللغة (Metalanguage). كما ان مقاربات الظاهرة اللغوية لاتخرج عن هيمنة اللغة، باعتبارها آحدى المؤسسات الاجتماعيه (8)..آحدى الانساق المفهومية المتعددة لانظمة الفكر و المماسات الخطابية، طبقا لهذا النظام او ذاك، بالمعنى النسبي (للمكان الزماني). و ربما لكل هذه الاشكاليات وغيرها، وخاصة اننا لا نتكلم عن خطاب (نص) فردى، بل خطاب ، "الظاهره المسرحية"، والذي يتميز بتعدديته النصية. وبما لها من تشابك وتداخل لعلاماتها الاتصالية (السيميائية). بأعتبارها منتجه من قبل عدة افراد (فريـق

عمل). لازالت تعتبر في اطار الاقتراحات النظرية في لمشروع علمي (تحت الانجاز), و تحتاج بالرغم من ذلك, للضبط المفاهيمي والاصطلاحي, والدقة الإجرائية التطبيقية ايضا.(9)

هو نص تعدد التأويل اللانهائي, فلا حدود له . فإذا كانت عملية إنتاج المعنى من النص , هي عملية قصدية تداولية يستهدفها منتج النص، ولكنها بالنسبة للمتلقي "معنى تأويلي"، أي بعدد الأفراد المتلقين، ليس مشاهدي العرض الفعليين فقط، بل والمحتملين المفترضين أيضاً, وهي ما يسميها "نورمان هو لاند": "تيمة الهوية الفردية لكل متلقي"(11), او هي فعل الاستحواذ (الامتلاك), الذي يساهم في مسؤولية إنتاج المعنى. والتي يمكن تصنيف هذا التتوع والتعدد, وهو تصنيفاً كمياً وليس نوعياً, إلى (الجماعات التأويلية ), كما يقول "منتائلي فيش": "هي كل جماعة يشتركون فيما بينهم في مجموعة الاستراتيجيات التأويلية , والسابقة الوجود على فعل القراءة , وهي التي تحدد شكل المادة النصية , مقروءة أو مسموعة , وليس العكس كما هو شائع "(12), أو هي: "الذاكرة الحسية اللاإرادية"، حسب وصف "مارسيل بروست" في البحث عن الزمن المفقود , أو هي تاريخ الخبرة الجمالية للمتلقي من ناحية أخر.. وبما تحتويه من تركيبات وأنساق, إلى السياق المكاني لذهن المتلقي وخبراته الزمانية، بل وقد نذهب أبعد من ذلك، لأن إشكالية المعني التأويلي كامنه في قوى الدلالة المتصارعه، وطاقتها الكامنة في النص نفسه, أو هو التأويل المحتمل الخاضع للأوامر الصادرة من السنص "بول ويكور"(13)، ضمن هذا النظام الاحداثي أو ذلك، ولكل جماعة تأويلية كذلك.

ثانيا: نص الممثل

نص التأويل الأول لنص المؤلف , أو هو التصور / الاقتراح الدرامتورجي لكل شخصية (الكركتر) في السنص, وهو التصور /التأويل المرتبط بالبرنامج السردي للشخصية التي سيلعبها، وكيف سيلعب مع الشخصيات الأخرى، ضمن الخطاطة السردية (من عوامل معيقة وأخرى مساعدة)، وكيفيه تحقيق برنامجه السردي داخل نص العرض(14).. وهو ما سيتيح له اللعب مع تطور الشخصية، طبقاً للتصاعد الدرامي للأحداث، والتي تمنحها له المؤهلات/الكفاءة النوعية، والتي حددت سلفاً من قبل نص المؤلف. ولعل هنا تقع مهارة المؤلف ونجاحه في الخطاطة السردية والمقنعة بالنسبة للممثل وبالتالي المتلقي فيما بعد، وقبله يكون الاختيار/تأويل "نص المخرج" للنص المكتوب , المهمة الأولى في صناعة الظاهرة المسرحية , وكما سيأتي معنا فيما بعد , ومن هذا التصور/التأويل الدرامتورجي، تكمن كيفية انجاز/ لعب الممثل للشخصية، وبناء على موهبته الخاصة وقدرته أيضاً. وهذا يعنى إن لكل ممثل نصل الخاص المتفرد والنوعي، وهو بطلاً في هذا النص، من حيث المؤهلات والبرنامج السردي والخطاطة السردية، اى المساحة النصية/الدرامية لكل شخصية على حدة للعرض. وكذلك يعتبر نصاً مستقلاً بنيوياً، ولكنه منفتح بنفس القدر تقريباً على بقية نصوص المرض من جهة أخرى. وهنا يكون المبدأ الذي يقول: "ليس هناك دوراً كبيراً ودوراً صغيراً, بل هناك موهبة انجازه لمهمة النفاذ والوصول إلى المادة الخام للحكي/الحدوتة (fabula)، او "النص الأم" مباشرة.. لحظة اللقاء المباشر وللممثل المخمور/"نص المتلقى".

ثالثا: النص الأم

حسب وصف (جوليا كرستيفا)، هو مادة الحكى قبل تجليها النصبي(fabula)، سواء المكتوب أو المشخص, اى نصبي المؤلف والعرض.

يقول (بريخت) مشددا على أن: "المسرحية غير جديرة بهذا الاسم, وغير قابلة للفهم إلا عندما تقدم على الخشبة".. باعتبار أن اى جهاز اتصالي (حسب نظرية جاكبسون للعوامل الستة) يتكون من: مرسل، رسالة، متلقي، شفرة، قناة اتصال. فذلك لا يعنى أن متلقي رسالة العرض، بليد و سلبي.

"ان رسالة المسرح يجب ان تكون ملتزمة , وتعرض قضايا الجماهير , والمضمون التقدمي والأفكار الإنسانية النبيلة..الخ؛ ذلك الهذيان".. وكأن المتلقى برميلاً فارغاً في انتظار كل من هب ودب لملئه.. اذ ان المتلقى ليس ممتلئاً فقط، بل هو مساهم ومشارك فـــى

عملية إنتاج المعنى من العرض. بأعتبار أن المعنى من الظاهرة المسرحية هو التحقق الاتصالي وفي إطار احتفالي ولعبي أيضاً. أو هو الحوار المباشر والحيوي في اللعب المتبادل بين نص الممثل ونص المتلقي. وتتضح تلك النقطة الحاسمة باعتبار أن الممثل هو من يتحسس تفاعل الجمهور مع الخشبة, وهو الأكثر حساسية واستيعاباً لتلك الحيوية الحوارية, بين "نص العرض ونص المتلقي"، وهذا الإدراك الحسي , يكون أكثر سيطرة وإدراك , كلما امتدت ليال تجارب العروض الحية في لقاءه بالجمهور، فان من يحتاج الفهم والإدراك والتعلم، هو "نص العرض"، والممثل هو من يتحمل المسؤولية الأولى في ذلك، أي هو متلقي الرسالة من الجمهور، وليس العكس كما هو شائع .(16)

. وفى تجربتنا هذه ,الورشة الاحتفالية للكتابة الركحية لهذا الفريق, او كما عبرت "ادارة ورشة الارتجال" لفريق العمل: "إنها فرصة ذهبية ليتعلم منها خاصة الممثل، بل وكلنا/ جميعنا ايضا".(17)

أو كما قال (ميلود العمروني/ بطل العرض): "الآن فقط؛ وبعد أكثر من عشرة عروض، استطيع أن أقول أنني قد ثبت نصي مبدئياً، او أنني قد سيطرت على مسألة الحفظ اخيرا". أو كما جاء في تعليق (فرج عبد الكريم/ ممثل شاب): "إنني مصر على هذه الجملة, حتى وان لم تضحك الجمهور, لان المسألة ليست مطاردة غبية للنكتة, بل لأننى أحس بتفاعل واستجابة الجمهور".

كما تبرز بوضوح كافي لدى (ممثل شخصية الضاوى), في الكيفية التي تمت بها تلك الحوارية الاتصالية, الادراكات الحسية بالمعنى الفيزيائي مع الجمهور!؟ من حيث الإيقاع والتشديد والوقف، وتحديدا في لحظات الصمت بين الجمل. بل واحيانا في الجملة الواحدة, فيما بين الألفاظ. وبغض النظر عن موهبة (الممثل) والتي لم تكن السبب في هذا الانجاز التشخيصي كما قد يبدو. وإنما تمثلت، اى الموهبة والكفاءة، في إدراكه الحسي لرسالة الجمهور/" نص المتلقي". فكانت استجابته وتمت هذه الحوارية بين "نص الممثل" و "نص المتلقي". بفضل استجابة الممثل الحسية للاوامر جمهور الصالة، بل وفي كل عرض كان الايقاع يتغير ايضا.

فقد كان تبادل الوقف خاصة, فيما بينهما, حتى وصلت هذه الحوارية, أن يتوقف الجمهور عن الضحك والهدوء التام تقريباً, لإعطاء الممثل الفرصة للتنفس (الوقف المقصود), ويتوقف الممثل الإفساح الوقت الملائم للجمهور للضحك, بتوازن دون أن يؤثر على تشخيصه في الإلقاء, وهكذا. خاصة في جملتي: "تريدوا مستشفيات نظيفة"... "الراجل المناسب في المكان المناسب". ففي الجملة الأولى تم تخفيض الإيقاع مع التشديد على كلمة "مستشفيات", وتسريع الإيقاع ومد الحروف مع التشديد أيضاً في اللفظة الأخيرة "نظيفة".

اما الجملة الثانية فقد أنجزت بنفس الطريقة تقريباً, في الوقف والسرعة خاصة. ورغم إن الجملتين تم تكرارهما مرتين, إلا أن التكرار تم بطريقتين مختلفتين في الإيقاع والتسريع والوقف. إذ كان الإلقاء الأول مطالبة حازمة, أما الثانية فقد كانت تبدو وكأنها مطالبة عبثية وساخرة أيضا.

وقبل أن ننتقل إلى "نص المخرج"، نقترح التعرض لمهمة الناقد/الباحث المسرحي، او كيفية "جماليات التلقي"، وكيفية هذه العلاقة الحسية والحميمة بين نصي الممثل والمتلقي, فهي أساس نجاحه في تحليل وتفكيك سردية النصوص. فالأمر لا علاقة له برأي انطباعي، أو أي تهريج آخر، الذي قد يجر إلى الحدس و العشوائية مثل صواب وخطأ, يعجبني ولا يعجبني, فالناقد ليس صيرفيا, عليه تبيان العملة الرديئة من العملة الجيدة.. وتلك المهمة التي تتبح له الكشف عن آليات الظاهرة المسرحية وكيفية إنتاجها للمعنى. (18) رابعا: نص المخرج:

وإذا كان نص الممثل يعتمد أولوية آلية الاقتراح، أي اللعب الحر/الارتجال، باعتباره تأويل لنصي (المؤلف والمخرج)، فإن نص المخرج ، يعتمد على أولوية "آلية الاختيار"، وباعتباره أيضا تأويل لبقية التأويلات (الاقتراحات) نصوص العرض الأخرى، ولأن المسألة هي ترتيب للأوليات فقط، دون إهمال لبقية الآليات الأخرى، باعتبارها آليات بنيوية لصالح احتفالية جماعية ممتعة، الظاهرة المسرحية، فأن تعبيرات مثل: نص المخرج هو النص الشارح أو المفسر، أو نص الممثل هو نص المؤدي، أو نجاح المخرج، ورؤية إخراجية، كانت في تحريك الممثل، اونجاح الممثل في تجسيد الشخصية وهكذا. يمكن ادراجها ضمن التمجيد الرومانسي لشخصية الكاتب المبدع، وللكتابة، أو لشخصية "المخرج"، المبدع صانع المعجزات الفنية. الخ. ذلك لأن تفكيك عناصر الظاهرة المسرحية، والبحث في آليات اشتغالها، لا يعنى عزل تلك العناصر أو ردها إلى أصولها وبداياتها الأولية أيضا، إذ ليست البنية مجرد تجميع لعناصر والمكونات.

و لأن أولوية نص المخرج هى في آلية الاختيار، كما هي مسؤوليته الإدارية والتنظيمية (لم يكن هناك قبل مئة عام تقريباً، تقنية ووظيفة المخرج، بالمعنى الاحترافي الحديث، إذ كان هناك مديراً للفرقة، ولم يكن هناك تمييز بينهما!)، كما تقع عليه (اى نص المخرج) مسؤولية العرض /الظاهرة المسرحية. وترتكز هذه المسؤولية (آلية الاختيار) على دعامتين ابتداء تقريباً:

اختيار النص "الحدوتة" (fabula)، او المادة الخام لـ "لظاهرة المسرحية"، أي المهارة في النفاذ إلى ملائمة "النص المكتوب"، و إمكانياته الدرامتورجية الدلالية، في وسط تقافي معين، اما الثانية:

فهى في كيفية اختيار الممثلين، حسب كفاءاتهم ومؤهلاتهم . كما يترتب على هذا الارتكاز وتلك المسؤولية، أنه والناقد (أي المخرج، والثاني بدون مسؤولية أو اختيار)، عين وأذن الجمهور الثاني (المتلقي/ المتفرجين) على الجمهور الأول (فريق العمل).. وقد يكون من المفيد أن نذكر ما يردده، بسذاجة غريبة، بعض المسرحيين، بأنه لولا الممثل فلان، أو المخرج علان ما كان نجاح هذا العرض، وهل يكون هذا الكلام المجاني فيه عدم ادراك فادح ذلك لبديهيات صناعة (معملية) الظاهرة المسرحية؟

كما أن البحث ليس في تعبيرات/مظاهر الظاهرة، بل في العلاقات الاستراتيجية للظاهرة نفسها، أوفي كيفية اشتغال الآليات البنيوية للظاهرة (المسرحية)، وفي كيفية تعدديتها النصية ايضاً؟ أولعل هذه الآراء العشوائية غير المسؤولة، بالمعنى الفني والاحترافي المتخصص، أي استسهال كلام غير المختصين وفيما لا يعرفونه، مقابل عدم الشغل والاجتهاد فيما صدروا أنفسهم له، او هي بعض أسباب عدم انجازهم لا في هذه و لا في تلك، وربما بفضل ذلك أيضاً!

بين تقنية الارتجال القديمة وتقنية الكتابة الركحية

إذا كان هناك تمبيزاً وتفريقاً ما،كمياً وليس نوعياً أيضا، بين النص المكتوب وبين نص العرض، باعتبار أن الأخير هو ورشة / معمل للخيال الاجتماعي، ويعتمد على الذكاء الأصيل، الذاكرة الحسية اللاإرادية (الخبرة)، وليس كما هو معروف في التقليد الرومانسي: خلق، إيداع، الهام، أو حتى مضمون ومحتوى وأفكار، فأن الأمر سيكون أكثر وضوحاً وشفافية في مسرح الارتجال، منذ كوميديا "دى لارتى" على الاقل، باقتراح تيمة (Theme)، لحدوته سردية مناسبة نتلاءم و تاريخ الخبرة الجمالية، في بيئة ثقافية معينة، من أجل إثارة فاعلية الأسئلة، وتحقيق اللذة الجمالية من الفن.

كما يقال ليس هناك عرضاً نهائياً وثابتاً، إذ يختلف العرض، بالحذف والإضافة (التأويل)، أمام الجمهور الأول" فريق العمل"، وأيضا في كل ليلة عرض أمام الجمهور الثاني "جمهور الصالة"، وبالتالي تكون الصعوبة الكبيرة في الاعتراف بأن هناك نصاً مكتوباً، نهائي وثابت. و هذه الصعوبة تكون في النصوص الكلاسيكية المحكمة، ولكنها في حالة النصوص المتسرعة والضعيفة، فإن الأمر سيكون أسهل بكثير. ذلك لأن النص الذي لا يقترح حدوته/ حكاية سردية، ستكون النتيجة سيطرة تلك الأفكار الساذجة و المملة، مثل:

نعنى بـ "التتميط" (Paternalize)، كما يحدث في تيمة (Theme) صراع الأجيال: الجيل القديم التقليدي الفاشل، والـذي لـم يحقق طموحاته، والجيل الاوسط الخائف من نفس المصير أيضا، والجيل الجديد المستهتر وغير المسؤول، أو "نمط" الرجل الشرقي واضطهاده للمرأة..الخ.(19)

تقنية "الكتابه الركحيه" و "النص الام":

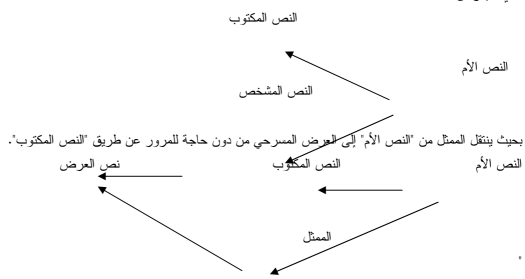
بمجرد البدء في "فعل الكلام" (التلفظ)، تكون"الانا" الفردية (ضمير المتكلم) في أقصى حالات استنفارها للتعبير عن نفسها، أي الاستحواذ على "معيار القيمة"(value) من أجل التأثير على الغير. باعتبار ان (ضمير المتكلم) "الانا" تملك "الحقيقة واليقين" ابتداء. حتى وأن أدعت أنها تعبر عن الآخرين، كما هي تقنيات الشعوذة، من هويات: وطنية، إنسانية، قومية، عشائرية. الخ. ولأنها من آليات الكلام، فأننا ننسى أن الحريه، كما هي لنا في التأويل والكلام، هي أيضا للآخرين (الذوات الأخرى). فبمجرد الكلام: فسر الأمر مختلف فيما يخص الظاهرة المسرحية(كيف؟).

لعل يكون السبب في ذلك بعض ما يميز "الظاهرة المسرحية"، بما فيها من إتفاق على أنها تشخيص، وبما لها من متعة ولذة، وبدون أدعاء اوقار مريض أو تعقل كاذب، باختصار باعتبارها "ظاهرة لعبية".

اما فيما يخص"نص المخرج" فانه يقع في منطقة أخلاقيات الاختيار الشكلية للظاهرة المسرحية، كما يترتب على ذلك آلية أخرى، لعلها مهارة البحث عن صيغة للتوازن بين النصوص، الاقتراحات (التأويل)، فيما بين نصوص الممثلين ، وبقية نصوص العرض: ديكور، إضاءة، موسيقي، رقص، سينوغرافيا ، ونص المتلقى من جهة أخرى.. بعد أن تكون تلك النصوص (التأويلات) قد

انفتحت خلال التجارب (البروفات)، لصالح اتساع الدلالة وامتلائها السيميائي (العلاماتي)، من أجل التواصل مع المتلقي ليساهم بالتالي، في مسؤولية إنتاج المعنى من العرض المسرحي، وهنا تبرز المؤهلات والكفاءة الخاصة لكل (ذات – فرد) من فريق العمل، أي الذكاء الأصيل (الخبرة، الذاكرة) للقدرات الحسية اللاإرادية للممثلين خاصة.

يتساءل الباحث "أحمد جكاني": "هل الظاهرة المسرحية نص مكتوب أو منطوق ؟ أم منطوق ثم مكتوب !؟ ثم يقترح، أنها نصاً درامياً يتم تحقيقه وقراءاته ضمن إطار احتفالي، او كما أكدت "جوليا كرستيفا"، "النص الأم" الذي يضم النص الذي سيكتب والنص الذي سيعرض.



الظاهرة المسرحية" (أو المسرحة theatralize )، باعتبارها حشد من الرموز (codes) والمتلقي طرف فاعل وفعال في نسقية تصميم النص، التي تخرق المفهوم (الكلاسيكي) التقليدي لمصطلح النص. (20)

المسرح ظاهرة "اللعب الحر"

إلى هنا نكون قد وصلنا إلى إقتراح للتفريق بين الارتجال، بالمفهوم التقليدي القديم، وبين التقنية الحديثة للكتابة الركحية"، التي تعتمد على أولوية "نص الممثل". كما أن التركيز على هذه التقنية كتجريب معملي وحسب مفهوم "الجماعة التأويلية"، من شأنه السماح للإمكانيات الهائلة لطاقات الظاهرة المسرحية ، ووظيفتها في التشكيل الاجتماعي للذة والمتعة الجمالية ، وللمرء أن يتأمل فكرة التحرر من شيء ما في الفن لأجل شيء آخر في الفن "روبرت ياوس"، وفي ارتباطها بجاذبية اللعب الحر والارتجال والفرصة التي تتيحها هذه الظاهرة لقطع الطريق على ما يسميه ياوس تحجيم الوعي. (21)

وتكمن أهمية "الكتابة الركحية"، باشتغالها التجريبي على جماليات التلقي، لاعتمادها على مشاركة المتلقي، باعتبارها مشاركة فعالة في عملية إنتاج المعنى. وهي الإستراتيجية التي تتيح القدرة والحرية لنص الممثل، للنفاذ إلى "النص الأم"، ولإشراك المتلقي أيضا عن طريق: "وظيفة الفراغات الصالحة للعب، وبالشغل على كيفية ملء المتلقي لهذه الفراغات بطريقة ذات دلالة، وكيفية استخدامها بوصفها مصدراً لإمداد الإنسان باللعب الحر أمام كل ما هو حتمي ولا إرادي. إن حرية اللعب الحر، للممثل والمتلقي، هـو مبـدأ جوهري في المسرح"(22). وهو ما تؤكده الضرورة الإحيائية لضرورات الكلم والاتصال، الذي أثبتته أبحاث البيولوجيا اللسانية(biosemiotics): "الظاهرة اللعبية، لدى الأطفال، كثرة الحركة وهرج الأصوات والذي هو مصدر إزعاج للكبار، كما هـي استجابة لنمو الجهاز العصبي والعضلي، فهي أيضا استجابة لنمو الدماغ أيضا".

كل ذلك من أجل التعلم واكتساب المهارات اللغوية (الاتصالية). وهو ما نلاحظه من تقنيات لعبة "توزيع الأدوار التشخيصية" في آليات تقليدهم للكبار (الأبوين، أصدقاء وأقارب وجيران الأسرة). وكذلك تقليد الأصوات (ذات المقطعين وأكثر) بدون قصد أو هدف، ولعل في ذلك بعض مبررات أبحاث المشتغلين على الظاهرة المسرحية، وأهمية البحث في البدائية الطفولية، طقوس القبائل القديمة، وفيما بعد في شعائر معابد دلفي وطيبة.

 او ربما فى ذلك الامتلاء الدراماتورجي (الخيال والتأويل) للممثل لحظة فعل القراءة الاولى، او في القاء النظرة الاولى على "الــنص المكتوب". ولكن الأمر الحاسم في ذلك اللعب الحر مع "نص المتلقي"، ليلة العرض، للنفاذ معاً إلى "النص الأم".

اعادة انتاج العرض و "الكتابة الركحية"

قد يكون من المفيد هنا أن نذكر قدرة "نص الممثل"، في هذه التجربة المسرحية (المستشفى) على إعادة إنتاج العرض من جديد، خلال يوم واحد فقط، دون ان يؤثر ذلك في بنية العرض المسرحي، بعد العرض الأول الخاص (بالفنانين والكتاب والاعلاميين).. و تم اجراء تعديلات على العرض في نفس ليلة العرض الاول للافتتاح الرسمي لجمهور الصالة. بعد خضوع "فريق عمل" المسرحية لارغامات ضغوطات "مؤسسة جماعات الخطاب": التقنيات القانونية والادارية (للدولة، وزارة الثقافة)، والتقنيات المعرفية، للنخب التقليدية من جهة اخرى (فنانين، كتاب، اعلاميين).

وبالتالى فان تغير إستراتيجية التلقي، أي اختلاف فاعلية المتفرجين وتلقيهم للعرض، كان نتيجة اختلاف "كيفية إنتاج نص الممثل!"، إلى حد يمكننا القول معه: ما كان ذلك النجاح أن يتم لو لا "تقنية الكتابة الركحية"، خلال يوم واحد فقط، إذ ليس هناك متسع من الوقت للتغيير وإجراء بروفات، فيما لو كان نصاً مكتوباً، بالمعنى التقليدي؟

## كلمة أخيرة..!

قبل الانتهاء من هذه المقاربة، قد يكون من الضروري الإشارة إلى مسألة لها علاقة بهذا السياق، نعنى بها تلك "الفكرة الساذجة"، التى يسمونها الخروج عن النص، اوما يسمى بإجازة النص (الرقابة). والتي فضلا عن ضرورة إلغاءها، لعلاقتها بشرعية الحرية، حرية التأويل بعدد المتلقين، وليس تأويل النخبة فقط، فإنها في المسرح عملية لا معنى لها. وبغض النظر عن الوظيفة البوليسية للرقابة، فأن "نص العرض" لا علاقة له بـــ"النص المكتوب"، وعلى النحو الذي قاربناه هنا، كما أن محاسبة نص العرض، أو من يسمح لنفسه أن يجيز نصاً مسرحياً "مكتوبا"، اويتحدث عما يسمى "بالخروج على النص"، فهو لا يصادر الحرية فقط، بل هو يقوم بوظيفه تدل على جهله الفادح لآليات الظاهرة المسرحية أيضا. وإذا كان هناك خجل ما من الفترة السابقة على الإخاء الرقابة في بريطانيا (قبل منتصف السبعينيات!)، هل آن الأوان لنخجل نحن أيضا من هذه الرقابة التي نحيا..!

محمد عبد الحميد المالكي "مختبر بنغازي للسيميائيات وتحليل الخطاب"

.....

## 

- (1) بيتر بروك ،المكان الخالي، ت سامي عبد الحميد، ص 23، جامعة بغداد ، 1983.
- (2) طلب مجموعة من الشباب المسرحيين، ممن كان لهم تجربة تجارب حديثة في الارتجال، من "مختبر بنغازي للسيميائيات وتحليل الخطاب" متابعة تجربتهم علميا (اجرائيا وتطبيقا). وذلك بعد مقاربتنا لمسرحيتهم (مسرحية شيع وطي 2001) على المستوى التداولي وجماليات التلقي. كما تم الاتفاق مع مخرج له تجارب كلاسيكية نوعية خاصة (عروض محدودة بالمهرجانات). وبعد اربع مسرحيات تجريبية؛ كان ان اقترحنا تنظيم "ورشة للكتابة الركحية" لــــ "مسودة نص غير مكتمل" (المستشفى) كتبها المخرج نفسه. كما عملنا على توثيق هذه التجارب (مرئيا بعد 6سنوات).
  - (3) ميشيل فوكو، "يجب الدفاع عن المجتمع"، ت د.الزاوي بغوره، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت2003، خاصة الفصل الرابع.
  - (4) ميشيل فوكو، دروس ميشيل فوكو، ت محمد ميلاد، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، 1988، الدرس الاول(1970\_1971).
  - (5) جوديث ويستون، توجية الممثل، ت احمد الحضري، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة، 2004، الفصل الرابع و السابع.
- (6) نعني باختلاف الحقول الدلالية المتصارعة بين نصوص الممثلين و "نص المثلقي"(الجمهور)..
  "الصراع بين برنامجين سرديين لازم سيميائي"(بول ريكور)، انظر: الوجود و الزمان و السرد/ فلسفة بول ريكور، ت سعيد الغانمي،
  المركز الثقافي العربي، بيروت والدار البيضاء، 1999، خاصة فصل: الهوية السردية.
  - (7) سعيد بنكراد، مدخل الى السيميائيات السردية، دار تانسيفت، المغرب، 1994، المقدمة.

- (8) = كير ايلام، سيمياء المسرح، ت رئيف خورى، مجلة "كتابات معاصره"، بيروت ، عدد 1991. = رو لان بارت، درس السيمولوجيا، عبد السلام بنعبد العال، توبقال المغرب ،1987.
- (9) رولان بارت، الثقافه و المأساه ، ت عبدالواحد بن ياسر ، مجلة "عيون المقالات"، المغرب، عدد 6، 1980.
  - (10) سالم اكويندي، مجلة "فصول" (القاهريه) عدد الخاص بالمسرح التجريبي4، (جزاءن)، م 13، 1999.
    - (11)مجلة "فصول" (القاهريه) العدد4، الخاص بالمسرح التجريي، (جزاءن)، م 13، 1999.
      - (12) السابق..
      - (13) "بول ريكور"، سابق.. راجع فصول: 9، 10، 11
      - (14) "سعيد بنكراد"، سابق.. راجع فصول: 2، 3، 4.
      - (15) "جوديث ويستون"، سابق .. راجع فصول: 4، 5.
  - (16)كما يمكننا قلب مقولة (بول ريكور) السابقة: "ان الممثل هو خاضع للاوامر الصادرة من الصالة".
    - (17)ان ضمير (نا) المتصل يخص "ادارة ورشة الكتابة الركحية" (المخرج ومدير المختبر).
  - (18)وهذا ما حدث في طلب الشباب لمدير المختبر، كما كانت امنية "بيتر بروك"، التي صدرنا بها هنا.
- (19)نود الاشارة هنا الى ان فريق الورشة، كان يقوم بتجارب اخرى متزامنة مع اشغالنا، ولكن بادارة اخرى

مختلفة (نعني بعيدا عن شخص المخرج ومدير المختبر).. مثل مسرحية "كلام نساوين". خاصة اذا عرفنا ان "النص المكتوب" لـم يكن مكتملا. و لكن شباب الورشة استطاعوا تحويل هذا النص إلى مجموعة أسكتشات ممتعة وحيوية و كان العرض جد ناجحا كذلك.. بسبب تجربة فريق العمل في الارتجال، بالرغم من ذلك و ربما بفضل ذلك ايضا..

- (20)مجلة (اللغه والادب)، معهد اللغه العربيه وادابها، جامعة الجزائر، "ملتقى علم النص" عدد 4.
  - (21)مجلة "فصول" (القاهريه)، سبق ذكره.
    - (22)السابق....